
137 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

Journal of Religion & Society (JR&S) 
Available Online: 

https://islamicreligious.com/index.php/Journal/index 
Print ISSN: 3006-1296Online ISSN: 3006-130X 
Platform & Workflow by: Open Journal Systems 
https://doi.org/10.5281/zenodo.18404748  

 The Relationship Between Reason ('Aql) and Revelation (Wahy) in the Quran: A 

Research Review in the Context of Modern Intellectual Challenges 

 جائزہ تحقیقی یکا کے تناظر میں چیلنجز یفکر یدتعلق: جد کا باہمی عقل و وحی قرآن میں

 

Muhammad Tariq Khan 
1. Theology Teacher at GHSS No.3 Peshawar City, Elementary and Secondary 

Education Department, KP. 

2. MPhil Scholar (2018), Islamic Studies, Shaykh Zayed Islamic Center, University 
of Peshawar. 

3. MPhil Scholar (2026), Education Department, Abasyn University Peshawar. 

tariqkhan5122@gmail.com 
 

Abstract  
This work describes an ultimate survey on the reciprocal connection between reason (aql) and 
revelation (wahy) in the perspective of the Quran which has a deep meaning within the context of the 
modern intellectual issues. The paper initially examines the linguistic and terminological meaning of 

the words reason and revelation, their usage in the Qur’an and their peculiar and complementary 
essence. It elucidates that the Quran invites reason to reason (taqqul), reason (tafakkur), and 
contemplate (tadabbur) placing the reason in a position of reason in the light of the signs of Allah and 
to know the revelation, though its power is limited in the issues of the unseen (ghayb), and revelation 

is the absolute authority in this matter. The classical Islamic thought, of theologians (mutakallimun), 
jurists (fuqah2), traditionists (muhaddith2), or the philosophical tradition, has expressed this relation 
in different ways, but all have concurred on the fact that revelation has sovereignty over reason and is 
its guide. The recent intellectual issues like Western rationalism, empiricism, the non-reality of 
metaphysics, secularism, and liberal understandings have cast far graver doubts on the authority, 

authenticity and sovereignty of revelation. The study dispels these objections based on the Quranic 
verses, rational arguments, and classical text and the study concludes that there is no actual opposition 
between reason and revelation; any apparent opposition is the weakness of human knowledge or a 
misunderstanding. The Quranic perspective is centered on putting reason under the service of 

revelation and to comprehend revelation under the guise of reason- a move that gives direction in the 
modern social, moral and academic problems. In the current era, this association gives morality to 
scientific inquiry, religion has been made active and given a harmonious structure through which 
intellectual education of the Muslim psyche has been trained. Going on the findings, it is suggested 

that the balanced relationship between reason and revelation be encouraged in curriculum and 
educational institutions, the media, and research institutions. The potential of the future of 
interdisciplinary research on this subject, especially in the areas of artificial intelligence, neuroscience, 
and digital ethics, is enormous.  

Keywords: Reason, Revelation, Qur’an, Modern Intellectual Challenges, Rational Engagement, 
Knowledge & Certainty, Secularism, Islamic Thought, Harmony, Intellectual Training 

 تمہید

 صر  اس امی فک فکر کی اد تعلق قرآن مجید انسانی فکر کی تاریخ میں ایک ایسی الہی کتاب ہے جو عقل اور وحی کے درمیان ایک متوازن اور ہم آہنگ تعلق قائم کرتی ہے۔ یہ

 میں  حیثی  رکھت رہے۔  ہے۔ قرآن بار بار انسان کو  فر و فکر، سمجھنےہے بلکہ انسانی وجود کے ادی سوالات جیسے کائنات کی تخلیق، زندگی کا مقصد اور اخلاقیات کی نوعیت کو 

https://islamicreligious.com/index.php/Journal/index
https://assajournal.com/index.php/36/about/aboutThisPublishingSystem
https://doi.org/10.5281/zenodo.18404748
mailto:tariqkhan5122@gmail.com


138 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

ندر کی دنیا کو جانچنے کی تلقین کرتا ہے۔ اتدبر اور عقل کے استعمال کی دعوت دیتا ہے، جیسے کہ کائنات کی نشانیوں پر  فر کرنے، آسمانوں اور زمین کی تخلیق کو دیکھنے اور اپنے 

دوں پر قائم ہو۔ جدید دور میں   شنی میں سمجھنے اور اس کی تصدیق کرنے کا حکم دیتا ہے، تاکہ ایمان محض تقلید پر مبنی صر ہو بلکہ عقلی ااسی طرح وحی کو عقل کی رو

ید ڑھ  جاتی ہے۔ یہ تعلق آج مز اور الحاد جیسے فکری رجحانات عروج پر ہیں، تو عقل اور وحی کے اس باہمی تعلق کی اہمیت rationalism سیکولرزم، مادیت پسندی، سائنسی

 اگ  ھلگ  رھیں۔۔ بلکہ دونوں کو ایک سےکے مسلمانوں کو ان چیلنجز کا سامنا کرنے میں مدد دیتا ہے کہ وہ صر تو عقل کو وحی کے مقابلے میں برتر سمجھیں اور صر ہی وحی کو عقل 

ئی  کرتی ہے۔ اس طرح یہ تعلق انسانی فکر کو ہے اور وحی عقل کو اعلیٰ ترین حقیقت کی طرس رہنما دوسرے کی تکمیل کے طور پر دیکھیں، جہاں عقل وحی کی حدود کو پہچانتی

 جامعیت اور توازن بخشتا ہے، جو عصری معنویت کے اعتبار سے انتہائی  اہم ہے۔ 

ظر میں  ط طرح جھا ا اور ش ک ا ج جا تا ہ ہے۔ آج کے دور تنا مسئلہ تحقیق اس بات پر منحصر ہے کہ قرآن میں بیان کردہ عقل اور وحی کے تعلق کو جدید فکری چیلنجز کے

۔ اس کے برعکس بعض روایتی نقطہ نظر وحی میں عقل کو اکثر وحی سے اگ  اور برتر قرار دیا جاتا ہے، جہاں سائنس اور فلسفہ کی اد پر وحی کو غیر ضروری یا پرانی جھا ا جاتا ہے

  ط درے  کی اہمیت دیتا ہے  ، جس سے جدید علوم اور فکر سے دوری پیدا ہوتی ہے۔ تحقیق کے ادی سوالات یہ ہیں کہ قرآن عقل کوکو مطلق اور عقل کو محدود مانتے ہیں

کے سامنے یہ تعلق  scientific materialism اور atheism ،postmodernism ا ج عقل وحی کی خدمت میں ہے یا اس کی تصدیق کرتی ہے  جدید چیلنجز جیسے

 دیتا ہے، صر کہ دونوں  بوط ا اور قا د دع ہ ہے  ان سوالات کا جواب اش ک کرنے سے یہ وا ہ ہوتا ہے کہ قرآن عقل کو وحی کی روشنی میں استعمال کرنے کی تربکتنا

ک  و بہاتت کو دور کرنے میں عاوون ابت  ہو کتی  ہے۔ میں تضاد پیدا کرتا ہے۔ یہ تعلق ایک ایسی ہم آہنگی پر مبنی ہے جو انسانی فکر کو مکمل کرتی ہے اور جدید دور کے شکو

 کا مقالہ  کرنے کی لاحیت  رہے۔  اس مسئلہ کی تحقیق سے مسلمان عاوشرہ اپنی فکری روایت کو زندہ اور متحرک  رکھ تا ہ ہے، جو صر  اس دع ہ بلکہ تخلیقی طور پر جدید چیلنجز

 انتہائی   حتبط ہے۔  ازن رشتے کو وا ہ کرنا ہے جو قرآن کی روشنی میں موجود ہے اور آج کے دور میں بھیہے۔ اس طرح تحقیق کا مقصد عقل اور وحی کے اس متو

بلی  جائزہ ہے۔ تحقیق کی حدود اس اس تحقیق کا منہج قرآن کی آیات کا براہ راست مطالعہ، ان کی تفسیری روایات اور امی فک فکر کے کلاسیکی اور جدید مصنفین کے آراء کا تقا

ازصر کے یے  استعمال ا ج مو ت تک محدود رکھی گئی ہیں کہ  اس قرآن کی روشنی میں عقل اور وحی کے تعلق پر توجہ دی جائے، دیگر مذاہب یا فلسفیاصر مکاتب فکر کو  اسبا

 امل  ا ج جائے گا۔ مزید برآں امی فک فلسفہ اور کلام کو جائے گا۔ مصادر میں قرآن مجید ادی ہے، جبکہ تفاسیر جیسے طبری، رازی، ابن کثیر اور جدید مفسرین کی تشریحات

نکہ ی یہ وص پ پر مبنی ہے اور جدید کیوکے اہم نمائندوں جیسے غزالی، ابن تیمیہ اور عاو ا مفکرین کی تحریروں سے استفادہ ا ج جائے گا۔ یہ منہج تحقیقی اعتبار سے متوازن ہے 

آزاد چھوڑا جائے اور صر ہی وحی کو عقل سے اگ  ھلگ    کا دارہہ کار اس بات کو قینی  ناتتا ہے کہ صر تو عقل کو وحی کے مقابلے میںچیلنجز کو سامنے رکھ کر تجزیہ کرتا ہے۔ تحقیق

اہم کر تا ہ ہے۔ یہ حدود ئی  فررکھا جائے۔ اس طرح یہ جائزہ ایک جامع فکری فریم ورک  ش ک کرتا ہے جو مسلمانوں کو جدید دور میں اپنی عقلی اور روحانی ترقی کے یے  رہنما

 اور مصادر تحقیق کو منظم اور قا د اعتماد ناتتے ہیں، تاکہ نتیجہ صر  اس علمی بلکہ عملی سطح پر بھی مفید ابت  ہو۔

 عقل اور وحی کا مفہوم: لغوی و اصطلاحی جائزہ

اامرہ کرتا ہے، یعنی یہ انسانی ذہن کی وہ لاحیت  ہے جو  روکنے اور سمجھنے کی طرس الطبری کہتے ہیں کہ عقل کا لغوی مفہوم ایک ایسے عمل سے جڑا ہے جو چیزوں کو باندھنے،

 رہے۔  ہے، اور اسی اد پر انسانی فکر مشاہدات کو جوڑتی ہے اور نتیجہ اخذ کرتی ہے۔ کلاسیکی لغت میں یہ لفظ بندھن یا رسی کی طرح استعمال ہوتا ہے جو منتشر چیزوں کو ایک جگہ

ں یہ انسان کو کائنات کی نشانیوں پر فکر، تجزیہ اور استدلال کی علامت بنتا ہے۔ قرآن میں عقل کا استعمال اس کی لغوی جڑ سے نکل کر ایک اعلیٰ سطح پر پہنچتا ہے جہا میں یہ  فر و

 سات  کو دکھ  کر الہ  کی دررت کو سمجھنے کی تلقین کی جسم کی  فر کرنے کی دعوت دیتا ہے۔ مثال کے طور پر، آسمانوں اور زمین کی تخلیق، دن اور رات کی تبدیلی، اور انسانی

علم کی طرس لے جاتا ہے۔  جاتی ہے۔ یہ استعمال عقل کو محض ایک آلہ نہیں بلکہ الہی ہدایت کی طرس راغب کرنے والا ذریعہ ناتتا ہے، جو انسان کو جہالت سے نکال کر

۔ اس طرح عقل کا قرآنی استعمال لغوی استعمال کرتے ہیں وہ نشانیوں سے سبق سیکھتے ہیں اور ایمان کو بوط ا کرتے ہیں قرآن میں یہ بار بار دہرایا گیا ہے کہ جو لوگ عقل

س اامرہ ۔ یہ ربط اس بات کی طرمفہوم سے آگے ڑھ  کر اخلاقی اور روحانی ترقی کا ذریعہ بن جاتا ہے، جہاں یہ وحی کی طرس سے آنے والے پیغام کو سمجھنے میں مدد دیتا ہے

کرتا ہے کہ عقل کی لاحیت  الہ  کی طرس سے دی گئی ہے تاکہ انسان کائنات کے اسرار کو کھول سکے اور اپنے خالق کی طرس لوٹے۔

1

 

یہ ایک الہی عمل ہے جو انسانی  رالسیوطی کہتے ہیں کہ وحی کی اصطلاحی تعریف الہ  کی طرس سے پیغمبروں کو دی جانے والی ہدایت ہے جو انسانوں کی رہنمائی  کے یے  ہے، او

مت ہے، جو کائنات کے رازوں کو کھوی ہ ہے۔ وحی کی علاعقل سے ماورا ہے۔ یہ تعریف امی فک فکر میں  حیثی ہے کیونکہ ی یہ الہ  اور بندے کے درمیان براہ راست رابطے 

                                                      
1

يرر القرآن. جلد  
سي
ف

 

ت

ي 

 

ان ف ي
ب
ر. جامع ال روت، 54، صفحہ 1الطبري، أبو جعفر محمد بن جريي ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا



139 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

 کو غیر قرآنی یں  میں جیس، جیسے پیغمبرکی اقسام میں پہلی قسم وہ ہے جو قرآن کی صورت میں نازل ہوئی ، جو الہ  کا کلام ہے اور معجزاتی  رکھت رکھتی ہے۔ دوسری قسم وہ ہے جو 

 یہ شری  حکم کی اد نہیں نتی۔۔ یہ قسیم  صہ  نہیں۔ یسریی قسم غیر بویی ہے جو اویاءء کو اہامم کی صورت میں لتی  ہے، لیکنحدیث درسی، جو الہ  کے الفاظ ہیں لیکن قرآن کا

خرت کی تفصیلات یا ، جیسے آاس بات کو وا ہ کرتی ہے کہ وحی کا مقصد انسانی عقل کی حدود کو پار کر کے وہ معلومات فراہم کرنا ہے جو انسان خود سے حاصل نہیں کر تا ہ

آن کی حفاظت اور صداقت اخلاقی اصول۔ اس ربط سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ وحی عقل کی تکمیل کرتی ہے، صر کہ اسے مسترد کرتی ہے۔ اصطلاحی طور پر وحی کی یہ تعریف قر

پر مبنی ہے، جو اسے دیگر آسمانی کتابوں سے ممتاز کرتی ہے۔

2

 

 وحی الہی ہے جو مطلق اور کال   اتیاززی  رکھت یہ ہے کہ عقل انسانی جرببات اور مشاہدات پر مبنی ہے، جو محدود اور طا  ذییر ہے، جبکہالغزالی کہتے ہیں کہ عقل اور وحی کی

  رکھت یہ ہے کہ ہے۔ تکمیلی ہے۔ یہ فرق اس بات کو وا ہ کرتا ہے کہ عقل ب کی باتوں تک نہیں پہنچ کتی ، جیسے موت کے بعد کی زندگی، جبکہ وحی انہیں بیان کرتی

 طرس اامرہ کرتا ہے کہ دونوں کی عقل وحی کو سمجھنے اور اس کی تصدیق کرنے میں مدد دیتی ہے، جیسے کائنات کی نشانیوں سے الہ  کی وحدانیت کو ابت  کرنا۔ یہ ربط اس بات

تی ہے۔ یہ اتیاززی اور تکمیلی ہلو  امی فک فکر عقل کو اعلیٰ مقاصد کی طرس لے جا ایک دوسرے کی تکمیل کرتے ہیں، جہاں عقل وحی کی حدود میں رہ کر کام کرتی ہے اور وحی

کو متوازن ناتتے ہیں، جو جدید دور میں سائنس اور مذہب کے درمیان تنازہ کو حل کرتے ہیں

3

 ۔

 ہے، ورصر یہ راہاہی کی طرس لے جاتی ہے۔ یہ تکمیلی رہ  روشنی میںابن تیمیہ کہتے ہیں کہ یہ اتیاززی اور تکمیلی  رکھت اس بات کو ظاہر کرتی ہے کہ عقل کی آزادی وحی کی

انسانی ترقی کو قینی  ناتتا ہے۔

4

 

 کار
ٔ
 قرآن میں عقل کی دعوت اور اس کے دارہہ

 طلب  ہے چیزوں کو سمجھنے اور ان کے کاالطبری کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں عقل کی دعوت کو تین ادی تصورات کے ذریعے ش ک ا ج گیا ہے: تعقل، تفکر اور تدبر۔ تعقل 

و ن" جیسے الفاظ سے ظاہر ہوتا ہے۔ یہ
عقل

 

ت
م 

لعلك

و ن" اور "
عقل

 

ت
دعوت انسان کو محض دیکھنے سے  درمیان ربط قائم کرنے کی لاحیت  کا استعمال، جو قرآن میں بار بار "أفلا 

ي خلق  تصور کائنات کی نشانیوں پر  فر و فکر کرنےآگے ڑھ  کر سمجھنے اور نتیجہ اخذ کرنے کی طرس لے جاتی ہے۔ تفکر کا 

 

ررون ف
فك

 

يت
ي

ررون" اور "
فك

 

يت
ي

سے متعلق ہے، جیسے "أفلا 

یات پر گہرائی  سے  فر کرنے کا نام آ السماوات والأرض"، جو انسان کو آسمانوں، زمین، رات اور دن کی تبدیلیوں، اور انسانی تخلیق پر سوچنے کی ترب دیتا ہے۔ تدبر قرآن کی

دبرون القرآن"، جو یہ بتاتا ہے کہ قرآن کو سطحی طور پر نہیں بلکہ معنی اور مقصد کو سمجھ کر پڑھنا چاہیے۔ یہ تینوں ہے

 

ي
رات ایک دوسرے سے جڑے تصو، جیسے "أفلا ي

 ایک عمت  قرار دیتا ہے جو انسان کو جہالت ہوئے ہیں اور عقل کو ایک فعال، متحرک  اور ذمہ دار عمل کے طور پر ش ک کرتے ہیں۔ قرآن عقل کو الہ  کی طرس سے دی گئی

ح قرآن عقل کو ایک اور اندھے پن سے نکای ہ ہے۔ یہ دعوت  اس عقلی استدلال تک محدود نہیں بلکہ ایمان، اخلاق اور عمل صالح کی طرس رہنمائی  کرتی ہے۔ اس طر

نتہائی  اہم ہیں جہاں لوگ سطحی معلومات میں الجھے  کرتی ہے۔ یہ تصورات آج کے دور میں بھی اایسی قوت ناتتا ہے جو وحی کی روشنی میں چمکتی ہے اور انسانی زندگی کو مکمل

رہتے ہیں اور گہرے سوچ کی کمی محسوس ہوتی ہے

5

۔ مزید یہ کہ یہ دعوت انسانی فطرت سے ہم آہنگ ہے جو ہمیشہ حقیقت کی اش ک میں رہتی ہے

6

 ۔   

  طبین ب ادی طور پر انسان ہیں، خاپ طور پر وہ جو  فر و فکر کرنے کی لاحیت  رتےابن کثیر کہتے ہیں کہ قرآن میں عقل کے مخا

 

ہیں، جیسے "أولو الألباب"، "الذيي

و ن"۔ یہ مخاطبین ب وہ لوگ ہیں جو الہ  کی نشانیوں کو دکھ  کر سبق سیکھتے ہیں اور اپنی ذمہ داریوں کو سمجھتے
يعقل
ت
 

 

ررون" اور "الذيي
فك

 

يت
ي

ذمہ داری یہ ہے کہ وہ  ۔ ان کی ادیہیں 

ئنات کی نشانیوں پر  فر عقل کو الہ  کی طرس سے دی گئی امانت سمجھیں اور اسے حق کی اش ک، باطل سے اجتناب اور اخلاقی فیصلوں میں استعمال کریں۔ قرآن انہیں کا

۔ یہ مخاطبین ب صر  اس اپنے یے  بلکہ عاوشرے کے یے  بھی ذمہ داری دیتا ہے کرنے، قرآن کی آیات پر تدبر کرنے اور پیغمبر کی تعلیمات کو عقلی ادوں پر قبول کرنے کی

 
يع ت
 ذمہ دار ہیں، کیونکہ ی عقل کا صحیح استعمال عدل، انصاس اور خیر کی طرس لے جاتا ہے۔ جو لوگ عقل استعمال نہیں کرتے، قرآن انہیں "لا 
ق

ررون" کہہ کر 
فك

 

يت
ي

و ن" یا "لا 
ل

میں لگایا جائے، یعنی وحی کی  عقل کی ناداری ایک اخلاقی اور روحانی نقص ہے۔ ذمہ داریوں میں یہ بھی امل  ہے کہ عقل کو وحی کی خدمتتنقید کرتا ہے، جو یہ بتاتا ہے کہ 

                                                      
2

ي علوم القرآن. جلد  

 

 عبد الرحمن. الإتقان ف

 

، جلال الديي يي

ط

يو 
سي
ل

ي، قاهرة، 122، صفحہ 1ا  1224. دار الكتاب العربب

3

  ، . جلد الغزالي

 

اء علوم الديي  1992. دار الشروق، قاهرة، 122، صفحہ 1أبو حامد محمد. إحي

4

م. درء تعارض العقل والنقل. جلد  
ي

حلي
ل

، أحمد بن عبد ا

 

يميية
ي

 

ي
روت، 42، صفحہ 1ابن  ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا

5

يرر القرآن. جلد  
سي
ف

 

ت

ي 

 

ان ف ي
ب
ر. جامع ال روت، . 89، صفحہ 1الطبري، أبو جعفر محمد بن جريي ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991دار الكتب ا

6

م. جلد  
ي

ي

 

عظ
ل

يرر القرآن ا
سي
ف

 

ت

ل بن عمر. 
يي
ع

ر، إسما ي

ث

، الريياض، 142، صفحہ 1ابن ك

 

ييبة
 1999. دار طي



140 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

ہوتے ہیں جو لاگو ین پرور مفکراتعلیمات کو جھا ا جائے، ان پر عمل ا ج جائے اور انہیں دوسروں تک پہنچایا جائے۔ یہ مخاطبین ب جدید دور میں بھی مسلمانوں، سائنسدانوں 

ہ ناتتی ہیںدعقل کو الہ  کی نشانیوں اور وحی کی روشنی میں استعمال کریں۔ یہ ذمہ داریاں انسان کو آزاد ارادے کی اہمیت سکھاتی ہیں اور اسے جواب 

7

۔ اس طرح قرآن عقل 

کے مخاطبین ب کو ایک اعلیٰ مقام دیتا ہے جو الہ  کی طرس سے منتخب کردہ ہے

8

 ۔   

کرے۔ عقل کی سب سے ڑھی  تیمیہ کہتے ہیں کہ قرآن عقل کی حدود کو وا ہ طور پر بیان کرتا ہے اور اسے رہنمائی  فراہم کرتا ہے تاکہ وہ اپنی لاححیتوں سے تجاوز صر ابن

ة علما"  حد یہ ہے کہ وہ ب کی باتوں تک نہیں پہنچ کتی ، جیسے الہ  کی ذات، آخرت کی تفصیلات، فرشتوں کی حقیقت اور قیامت
بب
و ن 
يظ حت
ي
ي

کا وقت۔ قرآن فرماتا ہے کہ "لا 

 کا دعوی  کرتی ہے۔ مزید یہ کہ عقل یعنی وہ الہ  کے علم کا احاطہ نہیں کر سکتے۔ عقل کو محدود رکھنے کی یہ رہنمائی  اسے راہاہی سے بچاتی ہے   وہ وحی کے بغیر مطلق حقیقت

ں وہ استدلال کر کتی  ہے، لیکن ل کرنا ضروری ہے۔ قرآن عقل کو کائنات کی ظاہری نشانیوں تک محدود رہے۔  ہے جہاطا  ذییر ہے، اس یے  اسے وحی کی روشنی میں استعما

مطلق ۔ جدید دور میں   عقل کو ماورائی  امور میں وحی پر انحصار کرنے کی ہدایت دیتا ہے۔ یہ حدود انسان کو تکبر اور خود پسندی سے بچاتی ہیں اور اسے تواضع سکھاتی ہیں

ریافتوں کو الہ  کی نشانیوں کے طور پر دکھ  دقرار دیا جاتا ہے اور سائنس کو وحی کا متبادل جھا ا جاتا ہے، تو قرآن کی یہ رہنمائی  بہت اہم ہے۔ عقل کی حدود میں رہ کر وہ سائنسی 

 ہے جہاں وہ ترقی کر کتی  ہے حفوظظ دارہے میں رکھتیکتی  ہے اور وحی کی تصدیق کر کتی  ہے۔ یہ رہنمائی  عقل کو آزاد نہیں چھوڑتی بلکہ اسے ایک

9

۔ اس طرح قرآن عقل 

کی حدود کو اس کی حفاظت اور ترقی دونوں کے یے  بیان کرتا ہے

10

 ۔

 وحی کا مقام اور اس کی حاکمیت

وشنی کی طرس لے جاتی ہے۔ یہ ہدایت الہ  کی طرس تاریکی سے ر الزمخشری کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں وحی کو ادی اور  حیثی مصدرِ ہدایت قرار دیا گیا ہے جو انسان کو

 یہ براہ راست الہی ہے اور اس نکہ یسے نازل ہوتی ہے اور انسانی عقل کی کمزوریوں اور طا ؤں کو پورا کرتی ہے۔ وحی کی یہ  رکھت اسے دیگر ذرائع علم سے ممتاز کرتی ہے کیو

گوں کو یدھا  راتہ  دکھایں  اور انہیں راہاہی سے انسان کو بتاتا ہے کہ وحی کے ذریعے الہ  نے پیغمبروں کو ہدایت دی تاکہ وہ لو میں کوئی  تبدیلی یا تحریف نہیں آ کتی ۔ قرآن

کن ناتتی ہے کہ جہاں ور فیصلہ ابچایں ۔ یہ ہدایت صر  اس عقائد بلکہ اعمال، اخلاقیات اور عاوشرتی زندگی کے تمام شعبوں کو منظم کرتی ہے۔ وحی کی یہ  رکھت اسے حاکم 

 ظامم ہدایت ہے جو فرد عقل اپنی حدود میں رہ کر کام کرتی ہے وہاں وحی اسے مکمل کرتی ہے اور اسے درست سمت دیتی ہے۔ اس طرح وحی انسانی زندگی کے یے  ایک مکمل

 ہیں تو قرآن کی یہ  واضح وا ہ کرتی ہے کہ ت کو ہدایت کا ذریعہ سمجھتےاور عاوشرے دونوں کی فلاح کا ضامن ہے۔ جدید دور میں   لوگ مختلف فلسفیاصر اور سائنسی نظریا

 یصلے  کرے۔ اس طرح وحی حقیقی ہدایت  اس الہ  کی طرس سے آتی ہے۔ یہ مصدرِ ہدایت انسان کو آزادی اور ذمہ داری کا احساس دلاتا ہے کہ وہ وحی کی روشنی میں اپنے

بخشتی ہے اور اسے محدود عقلی استدلال سے آگے لے جاتی ہے کی یہ  حیثی  رکھت انسانی فکر کو جامعیت

11

۔ مزید یہ کہ وحی کی ہدایت انسانی فطرت سے ہم آہنگ ہے جو 

ہمیشہ کال  رہنمائی  کی اش ک میں رہتی ہے

12

 ۔ 

۔ علمِ قینی  وہ ہے جو دل میں کوئی  شک باقی صر چھوڑے اور ہے الطبرسي کہتے ہیں کہ قرآن میں وحی کو علمِ قینی  کا سب سے اعلیٰ ذریعہ قرار دیا گیا ہے جو شک اور شبہ سے پاک 

علیٰ سطح پر پہنچاتا ہے۔ وحی کے ا انسان کو مکمل اطمینان دے۔ قرآن میں وحی کی یہ  رکھت اسے دیگر علوم سے برتر ناتتی ہے کیونکہ ی یہ الہ  کا کلام ہے جو حقیقت کی سب سے

 کی ات۔ت۔ یہ علم قینی  انسان کو ایمان عقل اور حواس سے حاصل نہیں ہو سکتیں، جیسے ب کی باتیں، آخرت کی تفصیلات اور الہ ذریعے انسان کو ایسی معلومات لتی  ہیں جو 

یقین والے ہیں اور ان لاتے ہیں وہ  نکی بوط ا اد فراہم کرتا ہے اور اسے باطل نظریات سے حفوظظ رہے۔  ہے۔ قرآن میں بار بار یہ بیان ا ج گیا ہے کہ جو لوگ وحی پر ایما

۔ قرآن کی  واضح یہ ہے کہ کے دل مطمئن ہوتے ہیں۔ یہ تصور جدید دور کے شکوک  و بہاتت کو دور کرنے میں مددگار ہے جہاں لوگ سائنسی تحقیق کو قینی  علم سمجھتے ہیں

 ابدی اور مطلق

 

يت ت

 

ي يي
يق ت
 عارضی ہو کتی  ہے، جبکہ وحی کی 

 

يت ت

 

ييي
يق ت
 کا  ہے  ہے جو انسانی فکر کو  اون اور اام بخم بخشتا  ہے۔ اس طرح وحی عِلم قینی سائنسی علم محدود ہے اور اس کی 

                                                      
7

. جلد   يتب ت

 

ي الع

 

 محمد بن عمر. مفات

 

روت، 112، صفحہ 5الرازي، فخر الديي ي
ب
ي، ب اء التراث العربب  1999. دار إحي

8

، محمد بن أحمد. الجامع لأحكا  ي
ب
، القاهرة، 94، صفحہ 1م القرآن. جلد القرط

 

ة
بي
 1995. دار الكتب المصر

9

م. درء تعارض العقل والنقل. جلد  
ي

حلي
ل

، أحمد بن عبد ا

 

يميية
ي

 

ي
روت، 192، صفحہ 1ابن  ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا

10

. جلد  

 

اء علوم الديي ، أبو حامد محمد. إحي  1992. دار الشروق، قاهرة، 112، صفحہ 5الغزالي

11

. جلد  
ي
ي ر

  
 

روت، 111، صفحہ 1الزمخشری، جار الله محمود بن عمر. الكشاس عن حقائق  فامض ال ي
ب
ي، ب  1998. دار الكتاب العربب

12

يرر القرآن. جلد  
سي
ف

 

ت

ي 

 

 ف
ي
ي ر

  
 

 بن مسعود. عاولم ال

 

ن
ي
سي
ح
ل

، الريياض، 54، صفحہ 1البغوي، ا

 

ييبة
 1998. دار طي



141 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

ہے۔ یہ تصور انسان کو دعوت دیتا ہے کہ وہ وحی کو اپنے علم کی اد ناتئے اور اس کی روشنی میں دیگر علوم کو دیکھے

13

۔ اس طرح وحی کی یہ  رکھت انسانی زندگی کو ایک مستحکم 

د دیتی ہےاور قینی  ا

14

 ۔ 

 کہتے ہیں کہ وحی کی حجیت اس کی الہی  رکھت سے ابت  ہوتی ہے جو اسے تمام انسانی اقوال اور آراء پر حاکم ناتتی ہے۔ قرآن میں

 

ظيية
وحی کو معصوم قرار دیا گیا ہے یعنی  ابن ع

 سے پاک  رکھا گیا ہے۔ حجیت کا طلب  یہ ہے کہ وحی م ہے اور اسے انسانی مداتاس میں کوئی  غلطی یا کمی نہیں ہو کتی ۔ یہ عصمت اس بات کی ضمانت ہے کہ وحی الہ  کا کلا

ہے اور اس پر ایمان لانا اور اس کی  کے احكام اور بیانات پر عمل کرنا لازفک ہے اور اس کی مخالفت گناہ ہے۔ قرآن کی آیات خود اس کی حجیت کا اعلان کرتی ہیں کہ یہ کتاب حق

جہاں لوگ انسانی عقل کو حاکم سمجھتے  عصمت کی یہ صفت وحی کو دیگر آسمانی کتابوں سے ممتاز کرتی ہے جو انسانی تبدیلی کا شکار ہویں ۔ جدید دور میں پیروی کرنا ضروری ہے۔

 تبدنہ نہیں ہوتی اور ہر دور میں درست کبھی ہیں تو قرآن کی یہ  واضح وا ہ کرتی ہے کہ حقیقی حاکمیت وحی کی ہے۔ یہ حجیت اور عصمت انسان کو ایک ایسی رہنمائی  دیتی ہے جو

رہتی ہے۔ اس طرح وحی کی یہ خصوصیات اسے ابدی اور عالمگیر ناتتی ہیں

15

۔ مزید یہ کہ یہ حجیت اور عصمت مسلمانوں کو فکری تحفظ فراہم کرتی ہے

16

 ۔ 

 عقل و وحی کا باہمی تعلق: قرآنی تناظر

کو سمجھنے کے یے  عقل کا استعمال لازفک ہے  کے فہم اور اس کی گہرائی  تک پہنچنے کا ادی ذریعہ قرار دیا گیا ہے۔ وحی کی آیات الرازی کہتے ہیں کہ قرآن مجید میں عقل کو وحی

صد کو سمجھنے میں ق اور مقاکیونکہ ی قرآن کی آیات میں گہرے عاونی، حکمت اور اامرے پوشیدہ ہیں جو سطحی مطالعہ سے نہیں کھلتے۔ عقل وحی کی زبان، اسلوب، سیاق و سبا

اسی یے  دی گئی ہے کہ عقل وحی  تمدد دیتی ہے تاکہ انسان اس کے احكام، اخلاقیات اور عقائد کو درست طور پر اپنا سکے۔ قرآن میں متعدد مقامات پر تدبر اور تفکر کی دعو

، اس کے اتماعی  اراات اور انسانی فطرت سے  بلکہ وحی کے مقاصدکے عاونی کو کھولے اور اس کی روشنی میں زندگی گزارے۔ یہ فہم محض لفظی ترجمہ تک محدود نہیں

اطلاقات اور تفہیم کو دریافت  مطابقت کو سمجھنے تک پھیلا ہوا ہے۔ عقل کی یہ  رکھت وحی کو زندہ اور متحرک  رکھتی ہے کیونکہ ی ہر دور کے انسان اپنی عقل سے وحی کے نئے

عقل وحی کی خدمت میں ایک   تو وحی کی آیات محض الفاظ بن کر رہ جاتی ہیں اور ان کا اصل مقصد حاصل نہیں ہوتا۔ اس طرحکرتے ہیں۔ اگر عقل کو استعمال صر ا ج جائے

 ہے کہ  عقل کو اسی یے  دیانےآلہ ہے جو اسے سمجھنے، اس کی تعبیر کرنے اور اس پر عمل کرنے میں عاوون ابت  ہوتی ہے۔ یہ ربط اس بات کی طرس اامرہ کرتا ہے کہ الہ  

 وحی ہر زمانے میں تازہ اور  حبوا سے انسان وحی کو اپنی زندگی کا  حیث ناتئے۔ جدید دور میں   لوگ وحی کو پرانی کتاب سمجھتے ہیں تو یہ تصور وا ہ کرتا ہے کہ عقل کی مدد

رہتی ہے

17

الہی  رکھت کو کم کیے۔ مزید یہ کہ عقل کا یہ کردار وحی کو انسانی فہم کے دارہے میں لاتا ہے بغیر اس کی 

18

 ۔   

 دیتی ہے۔ عقل اگر ا الہ  کی سمتالغزالی کہتے ہیں کہ قرآن میں وحی کو عقل کی راہنمائی  اور اس کا میزان قرار دیا گیا ہے جو اس کی حدود متعین کرتی ہے اور اسے درست 

کے، ںں آگے ڑھھے اور ںں توقف کرے۔  ہے۔ وحی اسے راہنمائی  کرتی ہے کہ ںں رعظیم عمت  ہے مگر اس کی اپنی حدود ہیں اور وہ بعض امور میں غلطی کا شکار ہو کتی 

ان عقل کو تکبر اور خود پسندی قرآن عقل کو کائنات کی ظاہری نشانیوں تک محدود رہے۔  ہے جبکہ ب، آخرت اور الہ  کی ذات جیسے امور میں وحی کو حاکم ناتتا ہے۔ یہ میز

الہی ہے۔   عقل وحی کی  اضع اور ااعت  کی طرس لے جاتا ہے۔ وحی کی یہ  رکھت اسے عقل پر برتر ناتتی ہے کیونکہ ی عقل انسانی ہے اور وحیسے بچاتا ہے اور اسے تو

ہے کہ جو لوگ وحی کی پیروی  گیا روشنی میں کام کرتی ہے تو وہ اپنی کمزوریوں سے حفوظظ رہتی ہے اور اس کی لاححیتوں میں اضافہ ہوتا ہے۔ قرآن میں یہ بار بار بیان ا ج

کھتی ہے۔ جدید دور میں ر کرتے ہیں وہ عقلمند ہیں اور جو اس سے منہ موڑتے ہیں وہ راہاہ ہیں۔ اس طرح وحی عقل کا میزان ہے جو اس کے فیصلوں کو درست اور متوازن

                                                      
13

يرر القر 
سي
ف

 

ت

ي 

 

ان ف ي
ب
، فضل بن حسن. مجمع ال روت، 99، صفحہ 1آن. جلد الطبرسي ي

ب
ي، ب اء التراث العربب  1224. دار إحي

14

، محمد بن أحمد. الجامع لأحكام القرآن. جلد   ي
ب
، القاهرة، 112، صفحہ 4القرط

 

ة
بي
 1995. دار الكتب المصر

15

ر. جلد  

 

يرر الكتاب العزيي
سي
ف

 

ت

ي 

 

ر ف

 

ي ب
، عبد الحق بن غالب. المحرر الوج

 

ظيية
 98، صفحہ 1ابن ع

 

ميية
لعل
روت، . دار الكتب ا ي

ب
 1221، ب

16

. جلد  
ي
ٔاوي

 

 وحقائق ال
ي
ي ر

  
 

، عبد الله بن أحمد. مدارک  ال يي

سف

 

لي

روت، 115، صفحہ 1ا ي
ب
، ب يتب ت
 1999. دار الكلم الظ

17

. جلد   يتب ت

 

ي الع

 

 محمد بن عمر. مفات

 

روت، 154، صفحہ 9الرازي، فخر الديي ي
ب
ي، ب اء التراث العربب  1999. دار إحي

18

ر   ر. جلد ابن عاشور، محمد الطاهر. التحريي رر، تونس، 112، صفحہ 1والتنويي

ث

ش

 

للي

 

 

سيية

 

ت
 1995. الدار التو



142 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

د میں ہے۔ یہ راہنمائی  عقل کو اعلیٰ مقاصد کی ئی  اہم ہے کہ عقل کی آزادی وحی کی حدو  عقل کو مطلق قرار دے کر وحی کو نظر انداز ا ج جاتا ہے تو قرآن کی یہ  واضح انتہا

طرس لے جاتی ہے اور اسے بے راہ روی سے بچاتی ہے

19

۔ اس رشتے سے وا ہ ہوتا ہے کہ وحی عقل کی خدمتگار نہیں بلکہ اس کی سرپرست اور رہنما ہے

20

 ۔   

وری یا ط ت تفہیم کی وجہ سے ہے۔ قرآن  درمیان سی  حقیقی تعارض کا ذکر نہیں بلکہ جو تعارض نظر آتا ہے وہ انسانی فہم کی کمزالآمدي کہتے ہیں کہ قرآن میں عقل اور وحی کے

کی وجہ تا ہے تو اس عقل اور وحی کو ایک دوسرے کے مخالف نہیں بلکہ ایک دوسرے کی تکمیل کرنے والا ش ک کرتا ہے۔   کوئی  شخص عقل سے وحی کا تعارض محسوس کر

ر کرنے کی دعوت دی ہے اور وحی  فعقل کی محدود فہم، ناقص معلومات یا وحی کی ط ت تعبیر ہوتی ہے۔ قرآن کی آیات میں یہ وا ہ ا ج گیا ہے کہ الہ  نے عقل کو نشانیوں پر 

 اور اس کے ساھ  ہم آہنگ ہوتی ہے۔ تعارض کا وہم اس  ہےنے ان نشانیوں کی تفسیر کی ہے۔ اس یے  جہاں عقل صحیح طریقے سے استعمال ہو تو وہ وحی کی تصدیق کرتی

وہم دور کرتا ہے کہ عقل کو  وقت پیدا ہوتا ہے   عقل کو وحی سے آزاد کر کے مطلق قرار دیا جائے یا وحی کو عقل کی روشنی کے بغیر سمجھنے کی کوشش کی جائے۔ قرآن یہ

جدید دور میں سائنس اور فلسفہ کی  میں جھا ا جائے۔ اس طرح تعارض کی بجائے ہم آہنگی اور توازن قائم ہوتا ہے۔ وحی کی خدمت میں لگایا جائے اور وحی کو عقل کی روشنی

تفسیر کی ور وحی کی روشنی میں ان کی ااد پر جو تعارض دکھایا جاتا ہے اس کا ازالہ بھی اسی اصول سے ہوتا ہے کہ سائنسی حقائق کو الہ  کی نشانیوں کے طور پر دیکھا جائے 

جائے۔ یہ ازالہ انسانی فکر کو  اون دیتا ہے اور اسے تضاد سے نجات دلاتا ہے

21

۔ اس طرح قرآن عقل اور وحی کے باہمی تعلق کو ایک ایسی ہم آہنگی قرار دیتا ہے جو سی  

بھی دور میں درست رہتی ہے

22

 ۔ 

 کلاسیکی امی فک فکر میں عقل و وحی

کی حاکمیت وحی کے اندر" کہتے ہیں۔  فکر میں متکلمین نے عقل اور وحی کے درمیان ایک منظم اور متوازن تعلق قائم ا ج جسے وہ "عقل الآمدی کہتے ہیں کہ کلاسیکی امی فک

ن ملیں۔ معتزلہ نے عقل کو وحی سے پہلے اور اس کی تصدیق کرنے والا قرار دیا
ي
حي
يي

سے جو بات ابت  ہو  یعنی عقل ،اشعری اور معتزلی مکاتب فکر میں اس تعلق کی مختلف تشر

 پر حاکم ہے اور عقل وحی کی عقلوہ وحی کی مخالفت نہیں کر کتی  اور اگر ظاہری طور پر مخالفت ہو تو وحی کی تاونہ ضروری ہے۔ اامعرہ نے اسے رد کرتے ہوئے ں کہ وحی 

حدود میں رکھ کر اسے ب کے امور میں محدود ا ج اور   نے عقل کو وحی کیخدمت میں ہے، تاہم عقل کو وحی کی تصدیق اور فہم کے یے  استعمال ا ج جا تا ہ ہے۔ متکلمین

کی حقیقت وحی سے ہی معلوم ہوتی  ظاہری دنیا کے استدلال میں آزاد چھوڑا۔ یہ تعلق اس بات پر مبنی تھا کہ الہ  نے عقل کو نشانیوں پر  فر کرنے کی لاحیت  دی ہے مگر ب

شکوک  کو بھی دور کرنے میں مددگار ہے  وحی کی روشنی میں استعمال کرنے کا منہج وضع ا ج جو امی فک کلام کی اد نات۔ یہ منہج جدید دور کےہے۔ اس طرح متکلمین نے عقل کو 

کیونکہ ی یہ عقل کو صر تو رد کرتا ہے اور صر ہی اسے مطلق ناتتا ہے

23

تا ہے مکن  نات۔ مزید یہ کہ یہ تعلق امی فک عقیدہ کی حفاظت اور عقلی دع ہ دونوں کو

24

 ۔   

ار دیا اور عقل کو اتہادد، قیاس اور قرابن حزم کہتے ہیں کہ فقہاء اور محدثین نے عقل اور وحی کے تعلق کو زیادہ عملی اور وص پ پر مبنی رکھا۔ فقہاء نے وحی کو ادی مصدر 

ن تعارض کے ازالے اور ئی  حالات میں احكام کی عقل کو وص پ کی تفہیم، ان کے درمیامصالح  حسلہ کے یے  استعمال ا ج، مگر یہ سب وحی کی روشنی میں تھا۔ انہوں نے 

وہوں کا اتفاق تھا کہ وحی گرتنقیح کے یے  استعمال ا ج۔ محدثین نے حدیث کی صحت اور سند کی جانچ میں عقل کو استعمال ا ج مگر وص پ کی حفاظت کو مقدم رکھا۔ دونوں 

نہ یا تخصیص کی جاتی ہے۔  اس کی خدمت میں ہے۔ اگر کوئی  عقلی استدلال ص  سے تصاددم ہو تو ص  کو تریح  دی جاتی ہے اور عقل کی تاو)قرآن و سنت( حاکم ہے اور عقل

سے ڑھا آلہ قرار دیا مگر اس   کا سبیہ منہج عملی زندگی کے یے  زیادہ موزوں تھا کیونکہ ی اس نے عقل کو وحی کے تابع رکھ کر شری  احكام کو حفوظظ رکھا۔ فقہاء نے قیاس کو عقل

ن کا منہج عقل کو وحی کی اکی شرا یہ رکھی کہ وہ ص  کے خلاس صر ہو۔ محدثین نے عقل کو روایات کی جانچ میں استعمال ا ج مگر سند کی حفاظت کو مقدم رکھا۔ اس طرح 

                                                      
19

. جلد  

 

اء علوم الديي ، أبو حامد محمد. إحي  1992. دار الشروق، قاهرة، 192، صفحہ 1الغزالي

20

م. درء تعارض العقل والنقل. جلد  
ي

حلي
ل

، أحمد بن عبد ا

 

يميية
ي

 

ي
روت، 94، صفحہ 1ابن  ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا

21

. جلد الآمد 

 

ي أصول الديي

 

. أبكار الأفكار ف ي علي  علي بن أبب

 

 الديي

 

روت، 112، صفحہ 1ي، سي ي
ب
، ب

 

ميية
لعل
 1221. دار الكتب ا

22

ي أصول الفقة. جلد  

 

ي، عبد الملك بن عبد الله. البرهان ف

 

ي
روت، 192، صفحہ 1الجوي ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1998. دار الكتب ا

23

. أبكار الأ  ي علي  علي بن أبب

 

 الديي

 

. جلد الآمدي، سي

 

ي أصول الديي

 

روت، 54، صفحہ 1فكار ف ي
ب
، ب

 

ميية
لعل
 1221. دار الكتب ا

24

. جلد  

 

ي، عبد الملك بن عبد الله. الإرامد إلی قواطع الأدلة

 

ي
روت، 112، صفحہ 1الجوي ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1221. دار الكتب ا



143 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

 اور چک  کو برقرار رہے۔  ہےخدمت میں ایک عاوون ٹول ناتتا ہے صر کہ حاکم۔ یہ طریقہ کار امی فک شریعت کی جامعیت

25

۔ مزید یہ کہ یہ منہج وص پ کی حفاظت اور انسانی 

مسائل کے حل میں توازن قائم کرتا ہے

26

 ۔   

دیا گیا۔ انہوں نے  کرنے والا قرار الفارابی کہتے ہیں کہ فلسفیاصر روایت میں، خاپ طور پر ع رابی، ابن سینا اور ابن رشد کے ہاں، عقل کو وحی سے ہم آہنگ اور اس کی تکمیل

عقل فعال ہو کر الہی فیض حاصل کرتی ہے۔  عقل کو فلسفیاصر استدلال کا ذریعہ ناتیا اور وحی کو اس کی اعلیٰ ترین یں  جھا ا۔ ع رابی نے ں کہ وحی عقل کی تکمیل ہے جہاں نبی کی

ہے۔ ابن رشد نے عقل اور وحی کو ایک ہی حقیقت کے  پاکیزہ ہو کر فعال عقل سے متصل ہو جاتی ابن سینا نے وحی کو عقلی ادراک  کی اعلیٰ ترین سطح قرار دیا جہاں نبی کی نفس

حی کے برابر یا اس سے بلند ودو راستے قرار دیا اور ں کہ جہاں تعارض نظر آتا ہے وہاں تاونہ ضروری ہے تاکہ ص  اور فلسفہ دونوں درست رہیں۔ یہ روایت نے عقل کو 

اخل کرنے میں کامیاب رہا مگر بعض جگہوں پر اسے امی فک حدود میں رکھنے کی بھی سعی کی۔ فلسفیاصر روایت کا یہ منہج عقلی استدلال کو امی فک فکر میں د کرنے کی کوشش کی مگر

سعت دی اور یونانی فکر کو امی فک تناظر میں و اسے تنقید کا سامنا کرنا پڑا کیونکہ ی یہ وحی کو عقلی فریم ورک  میں ڈا لنے کی کوشش کرتی تھی۔ اس روایت نے امی فک فلسفہ کو

ڈا لا۔ جدید دور میں یہ روایت عقل اور وحی کے ہم آہنگی کے یے  اہم ہے

27

تی ۔ مزید یہ کہ یہ روایت عقل کو وحی کی خدمت میں استعمال کرنے کا ایک عقلی نموصر ش ک کر

ہے

28

 ۔

 جدید فکری چیلنجز اور عقل کا مسئلہ

 نے جدید دور میں عقل کو وحی اور مذہبی ہدایت سے آزاد اور مطلق قرار دے کر ایک ڑھا فکری چیلنج پیدا ا ج (Rationalism) بی عقل پرتیڈیکارٹ کہتے ہیں کہ مغر

ر تک، عقل پرستوں نے یہ نظریہ ش ک ا ج کہ حقیقی علم کی اد  اس عقل ہے اور حواس یا جرببہ اس کی 

  
 

 کر سکتے ہیں مگر اصل تکمیلہے۔ ڈیکارٹ سے شروہ ہو کر لیب ب

 دی۔ اس کے تیجے  میں مذہبی عقائد یقین عقل سے حاصل ہوتا ہے۔ یہ فکر نے وحی کو غیر ضروری یا ابنوی نات دیا اور انسان کو اپنے اندرونی استدلال پر انحصار کرنے کی ترب

 اس یے  اہم ہے کہ قرآن عقل کو دعوت دیتا ہے مگر  دی جاتی تھی۔ قرآن کی روشنی میں یہ چیلنجکو عقلی تنقید کا نشاصر ناتیا گیا اور جو چیز عقل سے ابت  صر ہوتی وہ مسترد کر

لرزم کو یت یت جیس۔ یہ فکر نے سیکواسے وحی کی حاکمیت میں رہے۔  ہے۔ مغربی عقل پرتی نے عقل کو وحی سے اگ  کر کے اسے ایک خود مختار اتھارٹی نات دیا جس سے الحاد اور 

 حدود میں تلا ہ ہے کیونکہ ی عقل پنیدی اور خودمختاری کے نام پر وحی کی ضرورت کو کمزور ا ج اور اخلاقی ادرار کو محض عقلی اصولوں پر مبنی قرار دیا۔ تاہم یہ نقطہ نظر اانسانی آزا

 اور آخرت جیسے امور میں خاموک رہ جاتی ہے۔ قرآن کا جواب یہ ہے کہ عقل کو وحی کی رو

 

يت قت
ل ا ج جائے تو یہ انسان کو مکمل ہدایت دے شنی میں استعماب، اخلاقی مطل

کی بندگی سے دور کرتی ہے۔ اس  کتی  ہے۔ جدید مسلمان مفکرین اس چیلنج کا سامنا کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ عقل پرتی کی آزادی دراصل ایک ئی  غلافک ہے جو انسان کو الہ 

 اور وحی کا توازن برقرار رکھا جائےطرح یہ چیلنج امی فک فکر کو ئی  جہت دیتا ہے کہ عقل

29

 خلا ۔ مزید یہ کہ یہ فکر نے مغربی تہذیب کو عقلی ادوں پر استوار ا ج مگر روحانی

پیدا ا ج

30

 ۔ 

اس اور جرببے کو قرار حونے عقل کے مسئلے کو مزید پیچیدہ نات دیا ہے کیونکہ ی اس نے علم کی اد  اس  (Empiricism) جان لاک  کہتے ہیں کہ سائنسی فکر اور جرببیت

ور غیر جربباتی قرار دے کر اس کی ا دیا۔ لاک ، ہوم اور برکلی جیسے مفکرین نے ں کہ عقل خالی تختی ہے اور تمام علم جرببے سے آتا ہے۔ یہ نقطہ نظر نے وحی کو غیر سائنسی

تک محدود رہے۔  ہے جبکہ جرببیت نے اسے مادیت تک  ہے مگر قرآن اسے الہ  کی نشانیوںصداقت پر سوال اٹھایا۔ قرآن میں نشانیوں پر  فر کی دعوت جرببیت سے لتی  جلتی 

 درمیان تنازہ پیدا ہوا جہاں وحی کو کے محدود کر دیا۔ اس فکر نے سائنس کو مذہب کا متبادل نات دیا اور ب کی باتوں کو مسترد کر دیا۔ نتیجتاً جدید دور میں سائنس اور مذہب

                                                      
25

ي أصول الأحكام. جلد  

 

ميي 99، صفحہ 1ابن حزم، علي بن أحمد. الإحكام ف
لعل
روت، . دار الكتب ا ي

ب
، ب

 

 1222ة

26

. جلد  

 

يعة ي أصول الشرت

 

م بن موسی. الموافقات ف
ي

هي

، إبرا ي
ب
 1998. دار ابن عفان، الخبر، 112، صفحہ 1الشاط

27

. صفحہ  

 

لة

 

 الفاض

 

ة

 

يي
ل المدي
ه
ي، أبو نصر محمد بن محمد. آراء أ روت، 194الفارابب ي

ب
 1994. دار المشرق، ب

28

  
حك
ل

 ا

 

ي
ب

يماا ب
في
 من الاتصال. صفحہ ابن رشد، محمد بن أحمد. فصل المقال 

 

يعة  والشرت

 

روت، 89مة ي
ب
، ب

 

ميية
لعل
 1999. دار الكتب ا

29

 Descartes, René. Meditations on First Philosophy. Translated by John Cottingham, 

page 24. Cambridge University Press, Cambridge, 1996 
30
 Leibniz, Gottfried Wilhelm. New Essays on Human Understanding. Translated by 

Peter Remnant and Jonathan Bennett, page 81. Cambridge University Press, Cambridge, 

1996 



144 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

ہے۔ جرببیت نے عقل کو حواس کا غلام  جھا ا جاتا ہے۔ قرآن کا جواب یہ ہے کہ سائنسی جرببہ الہ  کی نشانیوں کی تصدیق کر تا ہ ہے مگر وحی اسے مکمل کرتیغیر قا د تصدیق 

نیوں کے طور پر دیکھیں اور وحی کی روشنی میں اس کی تفسیر نات دیا اور اسے ماورائی  امور سے محروم کر دیا۔ یہ چیلنج مسلمانوں کے یے  یہ سبق دیتا ہے کہ سائنسی ترقی کو الہ  کی نشا

 ہے جو قرآن میں بیان کریں۔ اس طرح جرببیت کی حدود کو تسلیم کر کے عقل کو وحی کے ساھ  ہم آہنگ ا ج جا تا ہ ہے۔ جدید سائنس نے بہت سے معجزات کی تصدیق کی

 روحانی رانان بھی پیدا ا جہے۔ یہ فکر نے مغربی عاوشرے کو مادیت پسندی کی طرس لے گیا مگر ہیں، جو یہ بتاتا ہے کہ دونوں میں تعارض نہیں بلکہ تکمیل

31

۔ اس طرح 

جرببیت نے عقل کو محدود کر کے وحی کی ضرورت کو مزید وا ہ ا ج

32

 ۔ 

ياات سے انکار کے اراات نے عقل کے مسئلے کو سب سے زیادہ شدید چیلنج ي
يع بت
لطي
ياات کو نامکن  قرار دے کر ایمانونہ کانٹ کہتے ہیں کہ مابعد ا ي

يع بت
لطي
 دیا ہے۔ کانٹ نے مابعد ا

ے، سارتر اور پوسٹ 

ث

س

 

ي

 

ي

 

ي

ڈرن مفکرین نے اس انکار کو ماں کہ عقل  اس ظاہری دنیا تک محدود ہے اور الہ ، روح اور آخرت جیسے امور اس کی پہنچ سے باہر ہیں۔ بعد میں 

  اس دنیاوی امور تک محدود کر دیا۔ اور سب کچھ انسانی تعمیر ہے۔ اس انکار نے وحی کی صداقت کو مسترد کر دیا اور عقل کومزید گہرا ا ج اور ں کہ کوئی  مطلق حقیقت نہیں 

ياات کی حقیقت کو وحی سے بیان ا ج گیا ہے اور عقل کو اس کی طرس اامرہ کرنے والا قرار دیا گیا ہے۔ یہ انکار نے ي
يع بت
لطي
 نات دیا اور انسانی خلاقی ادرار کو نسبیا قرآن میں مابعد ا

ياات کو مکمل ي
يع بت
لطي
رم اور اخلاقی رانان امل  ہیں۔ قرآن کا جواب یہ ہے کہ عقل مابعد ا

 

ر
يہ ل
ي

 

ي

ر پر صر سمجھ سکے تو اسے وحی پر طو زندگی کو بے معنی کر دیا۔ اراات میں الحاد، 

ياات کے سوالات کا جواب نہیںانحصار کرنا چاہیے۔ یہ انکار نے سائنس کو مذہب کا متبادل نات دیا مگر سائنس خو ي
يع بت
لطي
 دے کتی ۔ مسلمان مفکرین اس چیلنج کا سامنا د مابعد ا

ياات سے انکار دراصل عقل کی اپنی حدود کو صر سمجھنے کی وجہ سے ہے۔ قرآن عقل کو نشانیوں تک لے جا ي
يع بت
لطي
 ہے اور ھر  وحی سے مکمل کرتا تاکرتے ہوئے کہتے ہیں کہ مابعد ا

توازن ہی انسان کو مکمل  بی تہذیب کو رانان میں ڈال دیا جہاں انسان بے مقصد اور ہا م محسوس کرتا ہے۔ امی فک فکر کا جواب یہ ہے کہ عقل اور وحی کاہے۔ یہ انکار نے مغر

 اون دے تا ہ ہے

33

۔ اس طرح یہ انکار وحی کی ضرورت کو مزید وا ہ کرتا ہے

34

 ۔ 

 جدید فکری چیلنجز اور وحی پر اعتراضات

 پ طور پر تاریخی تنقیدکہتے ہیں کہ جدید دور میں وحی کی حجیت پر سب سے ڑھے بہاتت اس کی تاریخی اور انسانی اصل پر اٹھائے جاتے ہیں۔ مغربی فکر نے، خاڈیکارٹ 

(Higher Criticism)  ریخی لطیاںں، تضادات اور قافتی  اراات تاکے ذریعے، یہ دعوی  ا ج کہ قرآن یا دیگر آسمانی کتابیں انسانی ہاتھوں سے  حتب ہوئی  ہیں اور ان میں

ذہنی جرببات یا سماجی ضروریات کا نتیجہ  موجود ہیں۔ اس کے تیجے  میں وحی کو الہی نہیں بلکہ انسانی تخلیق قرار دیا جاتا ہے۔ مزید یہ کہ جدید نفسیات اور سوشیالوجی نے وحی کو

ور کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ یہ ایک تاریخی ر ط نے اسے طبقاتی استحصال کا آلہ ں۔ یہ بہاتت وحی کی حجیت کو کمزقرار دیا، جیسے فرائیڈ نے مذہب کو نفسیاتی توہم اور ما

اور اقت کا اعلان کرتا ہے صد دستاویز ہے جسے تنقیدی مطالعہ سے چیلنج ا ج جا تا ہ ہے۔ قرآن کی روشنی میں یہ اعتراضات اس یے  اہم ہیں کہ قرآن خود اپنی حفاظت اور

ئل سے ابت  کریں۔ جدید مسلمان انسانی تاریخ میں اس کی تبدیلی نامکن  قرار دیتا ہے۔ یہ بہاتت مسلمانوں کو دعوت دیتے ہیں کہ وہ وحی کی حجیت کو عقلی اور تاریخی دلا

 حفاظت کا ظامم نفردد ہے۔ یہ اعتراضات وحی کو محض ایک کیمفکرین ان بہاتت کا جواب دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ تاریخی تنقید کی اد مغربی کتابوں پر ہے جبکہ قرآن 

جواب دیتی ہیں۔ اس طرح یہ چیلنج  انسانی متن نات کر اس کی الہی  رکھت کو مسترد کرتے ہیں مگر قرآن کی آیات اپنی معجزاصر زبان، ش ک گوئیوں اور سائنسی اامرات سے ان کا

کا موقع فراہم کرتا ہے امی فک فکر کو ئی  عقلی ادوں پر بوط ا کرنے

35

ہیں ۔ مزید یہ کہ یہ بہاتت جدید سیکولرزم کی اد ہیں جو وحی کو انسانی تاریخ کا صہ  نات دیتے

36

 ۔ 

                                                      
31

 Locke, John. An Essay Concerning Human Understanding. Edited by Peter H. 

Nidditch, page 104. Oxford University Press, Oxford, 1975 
32
 Hume, David. An Enquiry Concerning Human Understanding. Edited by Tom L. 

Beauchamp, page 152. Oxford University Press, Oxford, 1999 
33
 Kant, Immanuel. Critique of Pure Reason. Translated by Paul Guyer and Allen W. 

Wood, page 115. Cambridge University Press, Cambridge, 1998 
34
 Nietzsche, Friedrich. Thus Spoke Zarathustra. Translated by Walter Kaufmann, page 

189. Penguin Books, New York, 1978 

35

 Kant, Immanuel. Religion within the Boundaries of Mere Reason. Translated by 

Allen W. Wood and George di Giovanni, page 142. Cambridge University Press, 
Cambridge, 1998 

36
 Freud, Sigmund. The Future of an Illusion. Translated by James Strachey, page 68. 

W. W. Norton & Company, New York, 1989 



145 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

۔ ڈارون کی ارتقائی  ھیورری، دی تضاد ہےارچرڈ ڈاکنز کہتے ہیں کہ وحی اور جدید علم کا مبینہ تعارض جدید سائنس اور فلسفہ نے یہ تارا پیدا ا ج ہے کہ وحی اور سائنسی علم میں 

 فز ط جیسی دریافتوں کو بعض لوگوں نے وحی کے بیانات سے تصاددم قرار دیا۔ مثال کے طور پر تخلیق کی ںنی کو

  

ارتقا سے متضاد جھا ا جاتا ہے یا  بگ بینگ ماڈل اور کوان

ہے جبکہ وحی غیر جربباتی اور ایمانی ہے۔ تاہم  ٹھایا جاتا ہے کہ سائنس جربباتی اور قا د تصدیقمعجزات کو فطری قوانین کی خلاس ورزی ں جاتا ہے۔ یہ تعارض اس اد پر ا

لہ  کی دررت کی نشانی قرار دیتا ا قرآن کی روشنی میں یہ تعارض مبینہ )ظاہری( ہے صر کہ حقیقی۔ قرآن کائنات کی نشانیوں پر  فر کی دعوت دیتا ہے اور سائنسی دریافتوں کو

میں تکمیل ہے صر کہ  مسلمان سائنسدان اور مفکرین کہتے ہیں کہ سائنس "کیسے" کا جواب دیتی ہے جبکہ وحی "کیوں" اور " ط مقصد سے" کا۔ اس یے  دونوں ہے۔ جدید

احل کا بیان سائنسی ماڈلز سے ہم آہنگ  ح تضاد۔ یہ مبینہ تعارض اکثر ط ت تفہیم یا وص پ کی سطحی تشریح کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔ قرآن میں کائنات کی تخلیق اور ارتقائی 

نیوں کی تصدیق سمجھیں۔ نشاہے   اسے درست سیاق میں دیکھا جائے۔ یہ چیلنج مسلمانوں کو دعوت دیتا ہے کہ وہ سائنس کو وحی کی روشنی میں دیکھیں اور اسے الہ  کی 

موقع نات کر وحی کی جامعیت کو ابت  کرتی ہے جدید دور میں یہ تعارض سیکولرزم کی طرس لے جاتا ہے مگر امی فک فکر اسے

37

۔ اس طرح یہ مبینہ تعارض دراصل وحی اور 

سائنس کے باہمی تعاون کو وا ہ کرتا ہے

38

 ۔ 

کو نجی شعبہ قرار دے کر عوافک  م نے مذہبزجان راولز کہتے ہیں کہ سیکولر اور لبرل تعبیرات نے وحی کو ایک ذاتی یا قافتی  عاوملہ نات کر اس کی حاکمیت کو چیلنج ا ج ہے۔ سیکولر

 تا ہ ہے اور کوئی  مطلق حقیقت کر زندگی، قانون اور سیاست سے اگ  کر دیا۔ لبرل فکر نے وحی کی تعبیر کو ذاتی اور نسبی نات دیا، یعنی ہر شخص اپنی  حضی سے اس کی تفسیر

ید لبرلزم نے انسانی قوقق، نس،، خاندان اور آزادی کے سے زندگی کے ہر شعبے پر حاکم نہیں مانتیں۔ جدنہیں۔ یہ تعبیرات وحی کو ایک تاریخی یا اخلاقی رہنما نات دیتی ہیں مگر ا

زندگی کے تمام شعبوں پر حاکم قرار  تصورات کو وحی سے اگ  کر کے انسانی عقل اور سماجی اتفاق پر مبنی قرار دیا۔ یہ چیلنج امی فک فکر کے یے  سنگین ہے کیونکہ ی قرآن وحی کو

خلاقی نسبیت اور فرد پرتی کو ا ہے۔ سیکولر اور لبرل تعبیرات نے وحی کو ایک ایاریری رائے نات دیا ہے جبکہ امی م میں یہ الزافک ہے۔ یہ فکر نے مغربی عاوشرے میں دیتا

لرزم کی آزادی دراصل الہ  کی حاکمیت سے آزادی ہے جو انسان فروغ دیا مگر روحانی اور اتماعی  رانان بھی پیدا ا ج۔ مسلمان مفکرین اس کا جواب دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ سیکو

تی ہیں۔ یہ چیلنج امی فک فکر کو کرکو حقیقی آزادی نہیں دیتی۔ لبرل تعبیرات کی نسبیت وحی کی جامعیت کو کمزور کرتی ہے مگر قرآن کی آیات ہر دور میں ایک ہی حقیقت بیان 

ہے ئی  چک  اور عقلی دع ہ کی ضرورت پیدا کرتا

39

۔ مزید یہ کہ یہ تعبیرات وحی کو ایک قافتی  ورثہ نات دیتی ہیں

40

 ۔

 قرآن کی روشنی میں جدید فکری چیلنجز کا جواب

ن کو  ہے۔ قرآن ہر جگہ انساالرازی کہتے ہیں کہ قرآن مجید جدید فکری چیلنجز کا جواب دینے کے یے  ایک نفردد اور جامع استدلال ش ک کرتا ہے جو عقلی مخاطبت پر مبنی

دبرون" جیسے الفاظ استعمال کرتا ہے جو یہ بتاتے ہیں کہ الہ  انسان کی 

 

ي
ررون" اور "أفلا ي

فك

 

يت
ي

و ن"، "أفلا 
عقل

 

ت
 کو مخاطب کر کے اس سے عقلمخاطب کرتے ہوئے "أفلا 

ئل بھی ش ک کرتا ہے جو انسان کی فطری لاححیتوں دلاجواب طلب کرتا ہے۔ یہ مخاطبت اس بات کی طرس اامرہ کرتی ہے کہ قرآن محض ایمانی دعوت نہیں دیتا بلکہ عقلی 

ياات سے انکار جیسے چیلنجز سامنے آئے تو قرآن کا استدلال ان کا ي
يع بت
لطي
اب دیتا ہے کہ عقل کو الہ  کی جو سے ہم آہنگ ہیں۔ جدید دور میں   عقل پرتی، جرببیت اور مابعد ا

عقلی استدلال کو وحی کی خدمت میں لاتا  سات ، انسانی تخلیق اور اخلاقی اصولوں میں وا ہ ہیں۔ قرآن کا یہ منہج نشانیوں پر  فر کرنے کی دعوت دی جاتی ہے جو کائنات کی

ت کی  الہ  کی وحدانیت اور آخرتو ہے صر کہ اسے اس کا مخالف ناتتا ہے۔ یہ استدلال جدید سیکولرزم اور الحاد کے سامنے یہ کہتا ہے کہ عقل اگر صحیح طریقے سے استعمال ہو

۔ یہ مخاطبت انسان کو آزاد حقیقت تک پہنچ کتی  ہے۔ قرآن کی آیات میں کائنات کی نشانیوں کا ذکر اس یے  ہے کہ انسان اپنی عقل سے ان کو دیکھے اور نتیجہ اخذ کرے

ید فکری چیلنجز جیسے کہ سائنسی مادیت پسندی کا جواب ۔ جدارادے کی ذمہ داری بھی سکھاتی ہے کہ وہ اپنی عقل سے فیصلہ کرے مگر الہ  کی نشانیوں کو نظر انداز صر کرے

وحی کو عقل کی روشنی میں  ہقرآن اس طرح دیتا ہے کہ سائنس نشانیوں کی تحقیق ہے مگر مقصد اور معنی وحی سے ملتے ہیں۔ یہ عقلی مخاطبت انسان کو دعوت دیتی ہے کہ و

نکہ ی یہ صر تو عقل کو رد کرتا ہے اور صر ہی وحی ن کا استدلال جدید دور کے شکوک  کو دور کرنے میں انتہائی  مورا ہے کیوسمجھے اور عقل کو وحی کی حاکمیت میں رکھے۔ اس طرح قرآ

                                                      
37
 Dawkins, Richard. The God Delusion. page 187. Houghton Mifflin Harcourt, Boston, 

2006 
38
 Gould, Stephen Jay. Rocks of Ages: Science and Religion in the Fullness of Life. page 

65. Ballantine Books, New York, 1999 
39
 Rawls, John. Political Liberalism. page 134. Columbia University Press, New York, 

1993 
40
 e 543. Harvard University Press, Cambridge, MA, Taylor, Charles. A Secular Age. pag

2007 



146 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

کو عقلی تنقید سے اگ  رہے۔  ہے۔ یہ منہج امی فک فکر کی جامعیت کو ظاہر کرتا ہے جو ہر دور میں چیلنجز کا جواب دے تا ہ ہے

41

ائی  کو فطرت کی گہر۔ مزید یہ کہ یہ مخاطبت انسانی 

چھوتی ہے جو ہمیشہ حقیقت کی اش ک میں رہتی ہے

42

 ۔ 

 کا ترینین جواب ہے۔ قرآن علم کو الغزالی کہتے ہیں کہ قرآن میں علم، یقین اور ایمان کا ربط ایک  حبوا اور متوازن ظامم کی یں  میں بیان ا ج گیا ہے جو جدید فکری چیلنجز

یں ۔ یہ ربط اس بات کو  ابتدائی   ححلہ قرار دیتا ہے، یقین کو وہ  ححلہ جہاں شک باقی نہیں رہتا اور ایمان کو دل کی تسلیم اور عمل کیعقل اور حواس سے حاصل ہونے والا 

دیا جاتا ہے تو قرآن کا یہ ظامم بتاتا ار قروا ہ کرتا ہے کہ علم وحی کی روشنی میں یقین کی طرس جاتا ہے اور یقین ایمان کی اد بنتا ہے۔ جدید دور میں   سائنسی علم کو مطلق 

 

يق لت

 ا

 

ن
ي
عي

" ،"

 

ن
ي
يقي لت

 عارضی ہو کتی  ہے مگر وحی سے حاصل ہونے والا یقین ابدی ہے۔ قرآن میں "علم ا

 

يت ت

 

ييي
يق ت
 ہے کہ علم محدود ہے اور اس کی 

ي
ي

" کے 

 

ن
ي
يقي لت

" اور "حق ا

 

ن

بط جدید جرببیت اور عقل پرتی کے سامنے یہ جواب ہو کر دل کی گہرائی  تک پہنچتا ہے۔ یہ ر حاحل بیان کیے گئے ہیں جو علم کی ترقی کو دکھاتے ہیں کہ یہ حواس سے شروہ 

 وحی کی خدمت میں لائے تاکہ وہ یقین کو دیتا ہے کہ سائنسی علم نشانیوں کی تحقیق ہے مگر یقین اور ایمان وحی سے ملتے ہیں۔ قرآن کا یہ ظامم انسان کو دعوت دیتا ہے کہ وہ علم

 مکمل کرتا ہے۔ یہ ربط انسانی ور ایمان سے عمل کرے۔ جدید فکری رانان جیسے شکوک  اور نسبیت کا جواب یہ ہے کہ حقیقی یقین  اس وحی سے ملتا ہے جو عقل کوتک پہنچے ا

 کا نتیجہ قرار دیا گیا ہے جو انسان کو باطل سے یقین فکر کو  اون دیتا ہے کیونکہ ی یہ علم کی حدود کو تسلیم کرتے ہوئے اسے اعلیٰ مقصد سے جوڑتا ہے۔ قرآن میں ایمان کو علم اور

بچاتا ہے اور حق کی طرس لے جاتا ہے۔ یہ ظامم جدید دور کے رانان کو حل کرتا ہے جہاں لوگ علم کی فراوانی میں بھی بے قینی  کا شکار ہیں

43

۔ اس طرح یہ ربط عقل، دل 

اور عمل کو ایک  حبوا زنجیر میں جوڑتا ہے

44

 ۔ 

ا جواب ہے۔ عقلِ یم ا وہ ہے  ہیں کہ قرآن میں عقلِ یم ا اور وحیِ اہی ک کی ہم آہنگی کو ایک ادی اصول قرار دیا گیا ہے جو جدید فکری چیلنجز کا سب سے بوط الشاطبی کہتے

ي فطر ا

 

ي"اا" سے جوڑتا ہے جو انسان کی فطرت میں لناجو فطری طور پر حق کی طرس مائل ہوتی ہے اور غلطیوں سے پاک  ہو کر کام کرتی ہے۔ قرآن اسے "فطرة الله ال

علي

س 

 بلکہ اس کی تصدیق کتی موجود ہے۔ وحی اس فطرت کی حفاظت اور تکمیل کرتی ہے۔ یہ ہم آہنگی اس بات کی طرس اامرہ کرتی ہے کہ حقیقی عقل وحی کی مخالفت نہیں کر 

 وحی کی روشنی میں ہی مکمل ہوتی ہے۔ یا جاتا ہے تو قرآن کا یہ اصول وا ہ کرتا ہے کہ عقلِ یم اکرتی ہے۔ جدید دور میں   عقل کو وحی سے اگ  کر کے اسے مطلق قرار د

 دیتی ہے۔ قرآن میں کائنات کی یہ ہم آہنگی جدید سیکولرزم، الحاد اور نسبیت پسندی کا جواب ہے کیونکہ ی یہ بتاتی ہے کہ وحی عقل کی حدود کو نہیں مٹاتی بلکہ انہیں وسعت

نشانیوں کے طور پر دیکھنے کی   فر کی دعوت اس ہم آہنگی کی مثال ہے کہ عقل دیکھتی ہے اور وحی معنی بتاتی ہے۔ یہ اصول جدید سائنسی دریافتوں کو بھی الہ  کی نشانیوں پر

 ہی وحی کو نظر انداز کرتا ہے۔ جدید فکری رانان جیسے صرترب دیتا ہے۔ عقلِ یم ا اور وحی کی یہ ہم آہنگی انسان کو توازن بخشتی ہے جہاں وہ صر تو عقل کو رد کرتا ہے اور 

 اعقت ہے جو ہر دور کے کی اخلاقی نسبیت اور بے مقصدگی کا جواب یہ ہے کہ عقلِ یم ا وحی کی طرس لوٹتی ہے اور اس سے مکمل  اون پاتی ہے۔ یہ ہم آہنگی امی فک فکر

دعوت دیتا ہے کہ وہ اپنی فطرت کی آواز سنیں اور وحی کی روشنی میں چلیںچیلنجز کا سامنا کر کتی  ہے۔ قرآن کا یہ اصول انسان کو 

45

۔ اس طرح یہ ہم آہنگی انسانی فکر کو مکمل 

اور متوازن ناتتی ہے

46

 ۔

 عصرِ حاضر میں عقل و وحی کا تطبیقی کردار

دار آج کے دور کے سماجی اور فکری مسائل کو حل کرنے اور وحی کا تطبیقی کر الشاطبی کہتے ہیں کہ جدید سماجی و فکری مسائل میں رہنمائی  قرآن مجید اور سنت بویی میں عقل

ی کے نام پر بے راہ روی، اور دکے یے  ایک جامع اور عملی رہنما اصول فراہم کرتا ہے۔ آج کا دور اخلاقی رانان، خاندانی ظامم کی کمزوری، عاوشی عدم مساوات، جنسی آزا

 مگر وہ اکثر نسبی اور عارضی حل سے دوچار ہے۔ ان مسائل میں عقلِ یم ا انسانی جرببات اور سائنسی تحقیق سے حل اش ک کرتی ہےسماجی انصاس کے فقدان جیسے مسائل 

عورت  ان میں قرآنران ش ک کرتی ہے۔ وحی انہیں ایک ابدی اور مطلق اخلاقی فریم ورک  دیتی ہے جو انسانی فطرت سے ہم آہنگ ہے۔ مثال کے طور پر خاندانی ظامم کے

                                                      
41

. جلد   يتب ت

 

ي الع

 

 محمد بن عمر. مفات

 

روت، 112، صفحہ 8الرازي، فخر الديي ي
ب
ي، ب اء التراث العربب  1999. دار إحي

42

ر. جلد   ر والتنويي رر، تونس، 152، صفحہ 1ابن عاشور، محمد الطاهر. التحريي

ث

ش

 

للي

 

 

سيية

 

ت
 1995. الدار التو

43

. جلد  

 

اء علوم الديي ، أبو حامد محمد. إحي  1992. دار الشروق، قاهرة، 142، صفحہ 5الغزالي

44

م. درء تعارض العقل والنقل. جلد  
ي

حلي
ل

، أحمد بن عبد ا

 

يميية
ي

 

ي
روت، 192، صفحہ 5ابن  ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا

45

. جلد  

 

يعة ي أصول الشرت

 

م بن موسی. الموافقات ف
ي

هي

، إبرا ي
ب
 1998. دار ابن عفان، الخبر، 121، صفحہ 1الشاط

46

. جلد  

 

ن
ي
مي
ل

 عن رب العا

 

ن
ي
قعي

ي بكر. إعلام المو م، محمد بن أبب
ي

لقي

روت، 192، صفحہ 1ابن ا ي
ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا



147 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

 میں زٰة،ة، سود کی انعت ا اور اور  حد کے باہمی قوقق اور ذمہ داریوں کو وا ہ کرتا ہے جو صر  اس نفسیاتی بلکہ سماجی اام بخم کی ضمانت ہے۔ عاوشی عدم مساوات کے مسئلے

 وحی انہیں ایک الہی مقصد سے جوڑتی ہے جو انسان کو تی ہے مگروراثت کے اصول عقل سے مطابقت رتے ہیں اور سماجی توازن قائم کرتے ہیں۔ عقل ان مسائل کو تجزیہ کر

یک مستحکم اخلاقی  حیث فراہم اخودغرضی سے نکال کر اتماعی  بھلائی  کی طرس لے جاتی ہے۔ آج کے سیکولر اور لبرل عاوشرے میں جہاں اخلاقی ادرار نسبی ہو گئی ہیں، وحی 

 ظامم۔ یہ تطبیقی کردار مسلمانوں کو جدید ک کرتی ہے جیسے کہ جدید عاوشی ماڈلز میں امی فک نکاریری اور سماجی بود د کےکرتی ہے۔ عقل اس  حیث کی روشنی میں عملی حل اش 

سماجی مسائل کو  یہ تعلق آج کے کامسائل میں صر تو روایتی تنگی کا شکار ہونے دیتا ہے اور صر ہی مغربی نمونوں کی اندھی تقلید کی طرس لے جاتا ہے۔ اس طرح عقل اور وحی 

حل کرنے میں ایک متوازن اور جامع رہنمائی  ش ک کرتا ہے جو انسان کی فلاح اور عاوشرتی انصاس کو قینی  ناتتا ہے

47

۔ مزید یہ کہ یہ رہنمائی  انسان کو سماجی رانان سے نکال کر 

ایک متوازن زندگی کی طرس لے جاتی ہے

48

 ۔ 

 ہے۔ جدید علمی تحقیق سائنسی طریقہ کار، جرببات وحی کا تطبیقی کردار علمی تحقیق اور دینی فکر کی تشکیل میں  حیثی  رکھت رہے۔ ابن رشد کہتے ہیں کہ عصرِ حاضر میں عقل اور 

 تشریح کرتی ہے۔ دونوں کے ور شریعت کیااور عقلی استدلال پر مبنی ہے جو ئی  دریافتوں اور ٹیکنالوجی کی ترقی کا باعث نتی۔ ہے۔ دینی فکر وحی کی روشنی میں عقائد، اخلاقیات 

اہم کرتی ہے۔ مثال کے طور پر فردرمیان تطبیقی کردار یہ ہے کہ عقل علمی تحقیق کو وحی کے مقاصد سے ہم آہنگ کرتی ہے اور وحی عقل کو ایک اعلیٰ مقصد اور اخلاقی حدود 

نی زندگی کی رممت اور فطرت میں مدات کی انعت ا۔ قی حدود قررر کرتی ہے جیسے انساجدید طبی تحقیق میں جینیاتی تبدیلیاں اور مصنوی  ذہانت کے استعمال میں وحی اخلا

م کو وحی کی روشنی میں پڑا یا جاتا علوعقل ان حدود میں رہ کر تحقیق کو آگے ڑھا تی ہے۔ امی فک یونیورسٹیوں اور تحقیقی اداروں میں یہ تطبیق دیکھی جا کتی  ہے جہاں سائنسی 

 متبادل جھا ا جاتا ہے تو  فکر کو جامد ہونے سے بچاتا ہے اور اسے جدید مسائل کا جواب دینے کے قا د ناتتا ہے۔ آج کے دور میں   سائنس کو مذہب کاہے۔ یہ کردار دینی

 انہیں صحیح سمت دیتی ہے۔ یہ تشکیل دینی فکر حییہ تطبیق بتاتی ہے کہ دونوں ایک دوسرے کی تکمیل کرتے ہیں۔ عقل ئی  دریافتوں کو الہ  کی نشانیوں کی توسیع سمجھتی ہے اور و

 کا سامنا کرے بلکہ عاسطح سطح کو متحرک  اور علمی تحقیق کو اخلاقی ناتتی ہے۔ اس طرح مسلمان سائنسدان اور مفکرین ایک ایسی فکر تشکیل دے سکتے ہیں جو صر  اس جدید چیلنجز

بحالی کا ادی ذریعہ ہےپر رہنمائی  بھی کرے۔ یہ تطبیقی کردار امی فک تہذیب کی 

49

۔ مزید یہ کہ یہ کردار علمی ترقی کو دینی ادرار سے ہم آہنگ رہے۔  ہے

50

 ۔ 

بی ڈیایا، سو ن ٹ و ور ط اور مغرابن تیمیہ کہتے ہیں کہ عصرِ حاضر میں عقل اور وحی کا تطبیقی کردار مسلم ذہن کی فکری تربیت کے یے  انتہائی  اہم ہے۔ آج مسلم نوجوان 

لش  ا ج جاتا ہے تاکہ وہ پا  واضح کے زیرِ ارا آ کر وحی سے دوری اور عقل کی آزادی کے نام پر راہاہی کا شکار ہو رہے ہیں۔ اس تربیت میں عقل کو وحی کی روشنی میں سیکولر

ہے۔ جدید تعلیمی نصاب میں سائنس، فلسفہ اور سماجی  شکوک  کا شکار صر ہو۔ قرآن اور سنت کی تعلیمات کو عقلی دلائل کے ساھ  ش ک ا ج جائے تو ذہن میں یقین بوط ا ہوتا

ی اور مادیت پسندی کا عقلی جواب علوم کو وحی کے مقاصد سے جوڑ کر پڑا یا جائے تو طلبہ ایک متوازن ذہن رتے ہیں۔ یہ تربیت انہیں جدید چیلنجز جیسے الحاد، نسبیت پسند

ذہن ایک ایسی فکری قوت بن جاتا ہے جو صر  اس  ر کرنے کی تربیت دی جائے اور وحی کو اس کا رہنما ناتیا جائے تو مسلمدینے کے قا د ناتتی ہے۔ عقلِ یم ا کو نشانیوں پر  ف

کردار   توازن سکھاتی ہے۔ یہکادع ہ کرتی ہے بلکہ تخلیقی حل ش ک کرتی ہے۔ آج کے دور میں جہاں معلومات کی بھرمار ہے، یہ تربیت ذہن کو تنقیدی سوچ اور ایمانی یقین 

 ذہن صر تو روایتی تنگی کا شکار مسلم مسلم نوجوان کو ایک ایسی شخصیت دیتا ہے جو جدید دنیا میں اپنی شنات  برقرار رتے ہوئے عاسطح سطح پر صہ  ڈال کتی  ہے۔ اس تربیت سے

 ادی ہےمستقبل کی تعمیر کے یے ہوتا ہے اور صر ہی مغربی تقلید میں گم ہوتا ہے۔ یہ تطبیقی کردار امی فک تہذیب کی بحالی اور 

51

۔ اس طرح یہ تربیت مسلم ذہن کو ایک ایسی 

فکری قوت ناتتی ہے جو ہر دور میں زندہ رہ کتی  ہے

52

 ۔

 (Conclusion & Recommendations) نتائج و سفارامت

                                                      
47

. جلد  

 

يعة ي أصول الشرت

 

م بن موسی. الموافقات ف
ي

هي

، إبرا ي
ب
 1998. دار ابن عفان، الخبر، 154، صفحہ 1الشاط

48

م، محمد بن 
ي

لقي

. جلد ابن ا

 

ن
ي
مي
ل

 عن رب العا

 

ن
ي
قعي

ي بكر. إعلام المو روت، 112، صفحہ 5 أبب ي
ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا

49

 من الاتصال. صفحہ  

 

يعة  والشرت

 

مة
حك
ل

 ا

 

ي
ب

يماا ب
في
روت، 94ابن رشد، محمد بن أحمد. فصل المقال  ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1999. دار الكتب ا

50

ي، أبو نصر محمد بن محمد. إحصاء العلوم. صفحہ   روت، 112الفارابب ي
ب
 1999. دار المشرق، ب

51

م. درء تعارض العقل والنقل. جلد  
ي

حلي
ل

، أحمد بن عبد ا

 

يميية
ي

 

ي
روت، 512، صفحہ 4ابن  ي

ب
، ب

 

ميية
لعل
 1991. دار الكتب ا

52

. جلد  

 

اء علوم الديي ، أبو حامد محمد. إحي  1992. دار الشروق، قاهرة، 542، صفحہ 1الغزالي



148 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 05 No. 01. Jan-March 2026 

 کی ضمانت دیتا  تحقیق کے اہم نتائج سے یہ بات وا ہ ہوتی ہے کہ قرآن مجید میں عقل اور وحی کا باہمی تعلق ایک متوازن، ہم آہنگ اور تکمیلی رہ ہے جو

 

يت ملت
مك

انسانی فکر کی 

یتا ہے، مگر اسے وحی کی حاکمیت میں رہے۔  ہے تاکہ وہ کی دعوت د ہے۔ قرآن عقل کو الہ  کی عظیم عمت  قرار دیتا ہے اور اسے نشانیوں پر  فر کرنے، تدبر کرنے اور تفکر

 جدید فکری چیلنجز جیسے تعلقب کے امور میں راہاہ صر ہو۔ وحی عقل کی راہنمائی  کرتی ہے، اس کی حدود متعین کرتی ہے اور اسے اعلیٰ مقاصد کی طرس لے جاتی ہے۔ یہ 

ياات سے انکار ي
يع بت
لطي
 یہ نتیجہ کلتا  ہے کہ عقل اور وحی میں کوئی  اور سیکولرزم کے سامنے بھی بوط ا اور قا د دع ہ ابت  ہوتا ہے۔ تحقیق سے عقل پرتی، جرببیت، مابعد ا

 روایت نے اس تعلق ثین اور فلسفیاصرمحد حقیقی تعارض نہیں بلکہ ظاہری تعارض انسانی فہم کی کمزوری یا ط ت تفہیم کی وجہ سے ہوتا ہے۔ کلاسیکی امی فک فکر میں متکلمین، فقہاء،

 صر  اس دریم دور میں بلکہ عصرِ نظرکو مختلف زاویوں سے وا ہ ا ج مگر سب کا اتفاق تھا کہ وحی حاکم ہے اور عقل اس کی خدمت میں ہے۔ یہ نتائج بتاتے ہیں کہ قرآن کا نقطہ 

میں مکمل کرتا ہے۔ اس طرح یہ تعلق امی فک فکر  سے مطلق ناتتا ہے بلکہ اسے وحی کی روشنیحاضر میں بھی انتہائی   حبوا اور جامع ہے جو انسانی عقل کو صر رد کرتا ہے اور صر ا

 کی ادی اعقت ہے جو ہر دور کے چیلنجز کا جواب دے کتی  ہے۔ 

 ناتیا جائے تاکہ نوجوان ل ش شکوک  و صہ  عصرِ حاضر کے یے  عملی سفارامت یہ ہیں کہ مسلم عاوشرہ اور تعلیمی اداروں میں عقل اور وحی کے اس متوازن تعلق کو نصاب کا

 جائے اور دینی علوم کو عقلی یابہاتت سے حفوظظ رہے۔ دینی مدارس اور جدید یونیورسٹیوں میں مشترکہ کورسز شروہ کیے جایں  جہاں سائنسی علوم کو وحی کی روشنی میں پڑا 

 کا قرآن کی روشنی میں جواب دیں اور عقلِ یم ا تحریریں اور ویڈیوز تیار کی جایں  جو جدید فکری چیلنجزدلائل کے ساھ  ش ک ا ج جائے۔ ڈیایا اور سو ن پلیٹ ع رمز پر ایسی 

 ہم آہنگ ا ج جا سکے۔ خاندانی سے کو وحی کے ساھ  جوڑیں۔ مسلم دانشوروں اور سائنسدانوں کو باہمی تعاون ڑھا نا چاہیے تاکہ سائنسی تحقیق کو امی فک اخلاقیات اور مقاصد

فذ کرنے سے مسلم ذہن ایک متوازن، ر سماجی سطح پر عقل اور وحی کی  واضح کو عام ا ج جائے تاکہ اخلاقی رانان اور نسبیت پسندی سے بچا جا سکے۔ یہ سفارامت عملی طور پر نااو

 ہ بلکہ تخلیقی اور ش ک رفت کا ذریعہ بھی بن تا ہ ہے۔   اس دع تنقیدی اور ایمانی سوچ کا حال  بن تا ہ ہے جو جدید دنیا میں اپنا مقام قائم رکھ سکے۔ اس طرح یہ تعلق صر

س اور خلائی  تحقیق

ك

 

يي
ي

 

ي یي
جب

 کے تناظر میں مزید مستقبل کی تحقیق کے امکانات بہت وسیع ہیں۔ عقل اور وحی کے تعلق کو عصری علوم جیسے مصنوی  ذہانت، نیورو سائنس، 

  ط حد تک ہم آہنگ ہیں۔ ین  اضابطہ  ہے کہ جدید ٹیکنالوز ا انسانی فطرت اور وحی کے بیان کردہ اخلاقی اصولوں سےگہرائی  سے دیکھا جا تا ہ ہے۔ یہ مطالعہ ا ج جا تا ہ

ي، ڈیٹا پرائیوتحقیق کے ذریعے سائنس، فلسفہ اور امی فک فکر کو ملا کر نئے ماڈلز تیار کیے جا سکتے ہیں۔ مستقبل میں ڈیجیٹل دور کے چیلنجز جیسے و

 

يلي ي

 

ي

یسی اور اخلاقی رچوئل ر

 
ي
ي
 

س دینے چاہ

 

ييکي ب
ج

لائزیشن پر قرآن کی روشنی میں تحقیق کی جا کتی  ہے۔ مسلم انعلک میں تحقیقی اداروں کو اس موضوہ پر خصوصی پرو

 

يي
بي ح
يي

 تاکہ عاسطح سطح پر امی فک فکر ڈ

۔ اس طرح عقل اور وحی کا یہ تعلق مستقبل کی نسلوں ہنمائی  کے یے  بھی اہم ہیںکی آواز بوط ا ہو۔ یہ امکانات صر  اس علمی ترقی بلکہ مسلم امہ کی فکری بحالی اور عاسطح ر

 کے یے  ایک روشن رہنما اصول ابت  ہو تا ہ ہے جو ہر نئے چیلنج کا جواب دینے کی لاحیت  رہے۔  ہے۔ 


